DEMONIOS, EXORCISTAS Y DERECHO PENAL (DEL CASO GRANDIER AL
ARTICULO 525 DEL CODIGO PENAL ESPANOL)*

Javier Mira Benavent

Universitat de Valéncia

1. El 18 de agosto de 1634 un tribunal integrado por trece jueces, nombrado
especialmente para el caso por Jean de Martin, barén de Laubardemont y comisionado
del rey Luis XIII para investigar los hechos y dirigir el juicio que en ese momento
llegaba a su fin, declar6 a Urbain Grandier culpable de los delitos de hechiceria y de
haber pactado con el demonio la posesion de la madre sor Juana de los Angeles y de
otras dieciséis monjas ursulinas. En consecuencia, Grandier fue condenado a morir en la
hoguera y a que sus cenizas fueran esparcidas a los cuatro vientos.

Urbain Grandier habia sido hasta ese momento parroco de la iglesia de San Pedro del
Mercado y candnigo de la Colegiata de la Santa Cruz, beneficios eclesidstico situados
ambos en la ciudad de Loudun (en la region francesa de Poitou). La madre sor Juana de
los Angeles era la priora del convento de ursulinas de la misma ciudad.

La sentencia debia cumplirse el mismo dia en que fue dictada, por lo que el reo fue
preparado para su ejecucion: para ello, y en primer lugar, fue afeitado de la cabeza a los
pies (incluidas las cejas), aunque el Comisionado, no contento con semejante vejacion,
no logré como pretendia que se le arrancaran también las ufias (extremo al que el
cirujano que afeitdé a Grandier se opuso al considerar que era un acto de crueldad
gratuita). A continuacion, y dado que Grandier no se habia declarado culpable de los
crimenes por los que habia sido condenado, fue sometido a tormento antes de su
ejecucion con el objetivo de obtener por este medio la confesion de sus delitos. El
preceptivo tormento fue extremadamente doloroso: “Sin esperar mas, el reo fue atado,
tendido en el suelo, ligadas sus piernas de la rodilla a los pies, aprisionandoselas entre
cuatro tablas de roble de las cuales dos estaban fijas y las otras dos eran movibles.
Metiendo algunas cufias en el espacio que separaba las tablas movibles, las piernas de la
victima se podian apretar mas y mas contra el armazén de aquel entablillamiento. La
diferencia entre la tortura corriente y la extraordinaria se media por el nimero de cufias
consecutivamente clavadas. Como la tortura extraordinaria era, sin remedio, fatal, solo
se administraba a criminales condenados y que estuvieran a punto de ser ejecutados.”!
Ocho era el numero de cufias que separaba el tormento corriente del extraordinario, y se

* Quiero agradecer a la profesora de Derecho eclesiastico del Estado Yolanda Garcia Ruiz la ayuda y las
imprescindibles indicaciones bibliograficas que me ha proporcionado para realizar este trabajo.

! La descripciéon del tormento y ejecuciéon de Grandier se encuentra recogida en las paginas 218 y
siguientes de la obra de HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, prologo de Enrique Sordo,
traduccion del inglés por Enrique de Antdon Cuadrado, edit. Planeta, Barcelona 1980. Todas las
referencias que siguen referidas al tormento y ejecucion de Grandier estan tomadas de este lugar, en el
que el autor relata las ultimas horas del parroco de Loudun con todo detalle, con gran minuciosidad y con
apoyo en fuentes de la época de los acontecimientos descritos.



introducian entre las dos tablas movibles del artilugio descargando en la cufa
correspondiente fuertes golpes con una pesada maza.

Antes de comenzar el tormento, y puesto que como veremos mas adelante los demonios
pueden poseer no sélo a las personas sino también los objetos materiales y los lugares,
dos sacerdotes “...exorcizaron las cuerdas, las tablas, las cufias y los mazos. Era una
operacion muy necesaria, pues si los demonios no eran desplazados de esos
instrumentos podrian conseguir, por medio de sus artes infernales, que la tortura no
produjese los terribles dolores que debia producir™®. Y de lo que se trataba era
precisamente de eso, de ocasionar el mayor dolor fisico al reo para que confesara ante
los jueces su pacto con el demonio.

Pero algo no debio salir bien: o los exorcistas no hicieron bien su trabajo sobre los
instrumentos de tortura o los demonios que los poseian habian acabado inmunizandose
(como sucede con los gérmenes ante un uso reiterado de antibioticos) frente a los
exorcismos practicados durante tanto tiempo por los frailes (los exorcismos sobre las
ursulinas habian comenzado en Loudun dos afios antes, en 1632). El caso es que
Grandier no confes6 el delito por el que se le acusaba, pese a que cuando le clavaron la
ultima cufa del tormento corriente (la octava) ya hacia tiempo que tenia literalmente
triturados los huesos de las rodillas, las espinillas, los tobillos y los pies. Se ordeno,
pues, que se continuase con el tormento extraordinario hasta llegar a la décima cufia,
que fue la ultima: ante la célera del Comisionado, el verdugo le comunicé que no
quedaban mas cufas, por lo que muy contrariado Laubardemont hubo de dar por
finalizado el tormento sin alcanzar la confesion deseada. Todo lo contrario: resultdé que
durante todo el tiempo que dur6 el tormento Grandier no dejo de insistir, con gran
entereza y dignidad, en que le resultaba moralmente imposible suscribir una declaracion
que era falsa, y solo confesé la unica culpa verdadera en la que habia incurrido (y que,
como veremos después, era totalmente cierta): “he sido hombre y he amado a las
mujeres”. Pero esto no era lo que Laubardemont queria escuchar de boca de Grandier,
cuya terquedad fue rapidamente explicada por los frailes exorcistas que asistian a todo
aquel cruel espectaculo; pues no cabia duda de que, aunque Grandier habia aullado de
dolor desde la primera cuiia, sus alaridos desgarradores no eran mas que una maniobra
de disimulo: Lucifer le habia hecho insensible al dolor en agradecimiento a los servicios
prestados por el parroco en el asunto de las ursulinas.

Ante la imposibilidad de obtener la confesion del parroco, Laubardemont ordeno
proseguir con el programa de actos previsto. Asi, “los verdugos se presentaron.
Revistieron a Grandier con una camisa impregnada de azufre, le ataron una soga al
cuello y lo condujeron al patio, donde le aguardaba un carro con seis mulas. Lo subieron
al carro y lo sentaron en un banco”. El carro se puso en marcha precedido por una
compafiia de arqueros, por Laubardemont y por los trece jueces que habian dictado la
sentencia contra Grandier. La comitiva se abri6 paso hasta la plaza de la Santa Cruz,
lugar elegido para instalar la hoguera donde el parroco debia ser ajusticiado y donde ya
“mas de seis mil personas se apretujaban unas contra otras en un espacio que ya
resultaria reducido para contener la mitad. Todas las ventanas habian sido alquiladas,
todas se hallaban repletas y hasta en los mismos tejados y entre las gargolas de la iglesia
habia espectadores™. Ante este concurrido escenario, y con la intencién de tratar de

2 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 218.

3 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 219 y 221-222.

4 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 222-223. Véase también la p. 206: “Durante aquel
caluroso mes de agosto, treinta mil personas -mas de dos veces la poblacion normal de la ciudad-
rivalizaron buscando cama, sustento, posada y un lugar bien situado no lejos de la hoguera”.



evitar a toda costa el percance sufrido durante la practica del tormento, los frailes
exorcistas adoptaron las medidas necesarias para que el demonio no pudiera tomar
posesion de los instrumentos de ejecucion y ahorrarle otra vez el sufrimiento al
condenado; asi, y mientras recitaban de forma monocorde el manual de exorcismos, “a
golpes de hisopo fueron rociando con agua bendita la madera, la paja, las
resplandecientes ascuas del brasero ubicado junto a la pira; rociaron la tierra y el aire, la
victima y los verdugos; rociaron también a los espectadores. Y esta vez aseguraron,
juraron y perjuraron que ningin demonio podria lograr que aquel desgraciado no
sintiese, como era natural, todos los dolores que tenia que sentir hasta agotar su

capacidad de sufrimiento™.

Acto seguido, y dado que Grandier no podia permanecer erguido debido al tormento
sufrido en las piernas, fue sentado en un asiento de hierro y atado al poste que sobresalia
por encima de la hoguera. Se le acercd entonces La Grange, el capitan de la guardia que
debia dirigir la ejecucion, para “...solicitar su perdon por todo aquello que se veia
obligado a cumplir. A continuacion le hizo saber que le era permitido dirigir la palabra
al publico expectante y que antes de prender fuego a la pira seria ahorcado. Grandier le
agradecid y La Grange se volvid hacia el verdugo, que inmediatamente prepard la
soga™®. Pero los frailes exorcistas no estaban dispuestos a permitir ni lo uno (que
hablara) ni lo otro (que se le ahorraran padecimientos ahorcandolo anticipadamente):
“Varias veces traté el parroco de hablar a la multitud; pero cuando lo intentaba, le
arrojaban agua bendita a la cara o le asestaban en la boca furiosos golpes con un
crucifijo de hierro. Y cuando se echaba hacia atras para eludir el golpe, los frailes
gritaban triunfalmente que el infame renegado se afirmaba otras tantas veces en su
negacion de Dios”’. Y mucho menos iban a consentir que se le ahorraran a un siervo del
demonio los sufrimientos propios de una ejecucion en la hoguera, por lo que
precipitaron los acontecimientos: dado que los exorcistas no dejaron de presionar a
Grandier ni un solo instante para que confesara su pacto con el demonio y pudiera asi al
menos morir sin pecado y salvar su alma en el ultimo momento, y puesto que la
entereza y la dignidad del parroco (al negar incluso a las puertas de la muerte todo
aquello de lo que habia sido acusado) suscitaba simpatia y una cierta admiracién por
parte del publico asistente al espectaculo, uno de los exorcistas (el padre Lactance),
exasperado por la situacion, de repente prendid fuego a la hoguera mientras que otro
compaiiero (el padre Arcangel) hacia lo mismo por la parte opuesta y un tercer colega
(el padre Tranquille) extendia el fuego por detrds del condenado. “El capitan de la
guardia La Grange increpd indignado a los frailes y traté de apagar las llamas mas
cercanas, pero éstas habian prendido por tres frentes distintos por obra de los exorcistas
y pronto se hicieron demasiado intensas.

-iEstrangulalo! -orden6é La Grange al verdugo.
-iEstrangtlalo! jEstrangulalo! -repiti6 gritando la multitud.

El verdugo corri6 hacia la soga, pero comprob6 que uno de los capuchinos habia atado
subrepticiamente el nudo corredizo y que no era posible hacerlo funcionar. Cuando se
desataron los nudos no habia nada mas que hacer. Entre el verdugo y la victima, a la que
habia tratado de librar de su ultima tortura y agonia, se habia interpuesto un valladar de
llamas, una densa cortina de humo...De una parte de las llamas surgié un profundo y
descomunal alarido. Significaba que el exorcismo comenzaba a conseguir sus efectos.

SHUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 225.
S HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 225.
"HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 225.



Los frailes se detuvieron un momento para dar las gracias por el favorable resultado que
iba teniendo su labor, pero enseguida reanudaron la tarea, con renovada y redobladas
energias...Un momento después, las cuerdas que le ligaban al poste se rompieron y la
victima se desplom¢ de lado sobre los haces flameantes de la infame hoguera. El fuego
lo envolvid en sus llamas, mas imponentes cada vez, mientras los frailes continuaban en
sus aspersiones y rezos...Cuando se hubo consumido el fuego, el verdugo esparcié por

el suelo cuatro paletadas de ceniza, una a cada lado de los puntos cardinales™®.

No contentos con ello, y para verificar que todo habia salido conforme a sus planes, los
padres exorcistas exorcizaron al dia siguiente a sor Juana de los Angeles, priora del
convento de las ursulinas de Loudun y, como veremos a continuacion, una de las
principales actrices del drama sufrido por Grandier. Resulto que el unico de los muchos
demonios que poseian el cuerpo de la priora que en ese momento se encontraba
disponible era Isacaaron. Los exorcistas le preguntaron si el demonio habia sido capaz
de evitarle el sufrimiento a Grandier en el momento de morir quemado, a lo que
Isacaaron respondio:

-“;Pobre de mi! Satands queddé maltrecho y frustrado por los exorcismos. Si el fuego no
hubiese sido bendecido, el parroco no hubiera sentido nada absolutamente
nada...Pero...por causa de las operaciones de fray Lactance, de fray Tranquille y de

fray Arcangel, ha tenido que sufrir hasta el extremo sufrimiento™.

Seguramente, al oir esas palabras por boca del mismisimo demonio los padres
exorcistas quedaron por fin satisfechos por el buen trabajo realizado!’.

2. El relato del tormento y muerte de Urbain Grandier serviria sin duda por si solo para
que un director novel se estrenase con una pelicula de cine gore; y si a ello le unimos el
precedente episodio de la posesion por el demonio de las ursulinas de Loudun, la
historia también podria inspirar a cualquier novelista para escribir el guidon de una
precuela de El exorcista, la pelicula dirigida en 1973 por William Friedkin basada en la
novela homénima de William Peter Blatty!'!, que estableciera alguna especie de
continuidad entre los sucesos ocurridos en la ciudad francesa de Loudun en 1634 y los
exorcismos practicados por el padre Merrin y por el padre Karras sobre la nifia Megan
MacNeil en pleno siglo XX en una moderna ciudad de los Estados Unidos.

Mas alld de la anécdota, lo cierto es que el caso Grandier y la historia de las ursulinas
poseidas de Loudun han llamado siempre poderosamente la atencion de todo tipo de
creadores artisticos y ensayistas. Ya en el momento en que tuvieron lugar los hechos se
produjo un aluvién de publicaciones, unas intentando demostrar la realidad de la
posesion y la culpabilidad de Grandier y otras defendiendo su inocencia; doscientos
afnos mas tarde el caso llam¢ la atencion de escritores de la talla de Alejandro Dumas o

8 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 226-228.

 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 229.

19 Aunque no por ello pudieron descansar tranquilos: el 18 de septiembre de 1634, justo un mes después
de la ejecucion de Grandier, murié fray Lactance fruto de la obsesion producida por tantos demonios y
endemoniados, lo que le hacia tener visiones terrorificas de demonios que entraban en su cuerpo y le
hacian desvariar; y cuatro afios mas tarde, en 1638, moria fray Tranquille poseido por todos aquellos
demonios contra los que tan valerosamente habia luchado, y sin que los exorcismos ahora practicados
sobre su cuerpo por sus cofrades surtieran ningun efecto para librarlo de la posesion (HUXLEY, Aldous:
Los demonios de Loudun, pp. 230-232).

'Y ganadora de dos premios Oscar, de cuatro Globos de Oro y del premio Saturn a la mejor pelicula de
terror.



Alfred de Vigny, y de historiadores tan prestigiosos como Jules Michelet ; y trescientos
anos mas tarde la historia siguié suscitando el mismo interés que antaio y, ademas, en
ambitos ciertamente diversificados. En 1952 Aldous Huxley publicé su obra Los
demonios de Loudun, ejemplo de ensayo historico en el que el autor hace una
extraordinaria y documentada reconstruccion de los hechos, al mismo tiempo que
realiza un riguroso e inteligente analisis juridico, cultural y sociologico de la hechiceria
y de la demonologia en el siglo XVII europeo'2. El ensayo de Huxley tuvo continuidad
(pero acentuando los aspectos psiquiatricos del caso) en el de Michel de Certau,
seguidor de Lacan y cofundador de la Escuela Freudiana de Paris, que en 1970 publico
La possession de Loudun; pero también sirvid a su vez de inspiracion a otros creadores,
pues la historia ha sido objeto hasta ahora de dos dperas: la primera del compositor
polaco Krzysztof Penderecki titulada Die Teufel von Loudun (6pera en tres actos
estrenada el 20 de junio de 1969) y la segunda del compositor mejicano Federico Ibarra
Groth titulada Madre Juana (6pera en dos actos estrenada el 13 de diciembre de 1993).
También ha sido llevada al teatro (The Devils, de John Whiting, 1961) y por supuesto al
cine en dos ocasiones cine: primero en 1961 con el titulo de Madre Juana de los
Angeles por el director polaco Jerzy Kawalerowicz (director de peliculas como Faradn,
Muerte de un presidente o El secuestro de Europa), y después en 1971 de la mano del
director britanico Ken Russell con el titulo The devils (con Oliver Reed —uno de los
actores fetiche del director- y Vanessa Redgrave de protagonistas).

(,Qué es lo que tiene este asunto que sigue llamando la atenciéon incluso tanto tiempo
después de que sucedieran los hechos?

La historia de Grandier y de las poseidas de Loudun es ante todo una historia real sobre
las consecuencias de dolor, sufrimiento y muerte a las que conduce la ignorancia y la
supersticion de cardcter religioso, sobre todo cuando van de la mano de personas que
adolecen de un alto grado de fanatismo (como los frailes exorcistas presentes en el
tormento y ejecucion de Grandier). Y creo que lo cierto es que fanatismo, ignorancia y
supersticion forman parte de la triste herencia que el cristianismo (y, en concreto, el
catolicismo) ha dejado a la historia de Europa, hasta tal punto que esos escenarios de
dolor, sufrimiento y muerte causados por el fanatismo, la ignorancia y la supersticion de
indole religiosa han sido muy frecuentes (por no decir habituales) durante demasiados
siglos. Lo que quiero decir con esto es que episodios como los que protagonizaron
Grandier y las ursulinas de Loudun los hay a cientos en la historia de Europa entera: sin
ir mas lejos, y sin separarnos de la Francia y de la época en la que vivio Grandier,
podemos encontrar casos casi idénticos al que aqui nos ocupa, como por ejemplo “...el
de Louis Gauffridy, el sacerdote provenzal que hacia veinte afios habia sido quemado
vivo por hechicero y corruptor de las ursulinas de Marsella”!3, o el de la posesion de la
ursulinas de Auxona, que dio comienzo en 1658 y continué hasta el afio 1661'* (por
cierto: o bien las ursulinas era una clase de monjas que se dejaban seducir con suma
facilidad por los demonios, o bien los demonios sentian una franca debilidad por las
monjas de esta comunidad; de otra forma no se explica la existencia de tanta ursulina
poseida).

No cabe duda de que todo ello constituye un asunto de especial trascendencia que ha
suscitado, sobre todo en los dos ultimos siglos (es decir, desde la Ilustracion), una

12 Véase supra nota 1, donde se ofrece la referencia bibliografica a la edicion castellana de la obra de
Huxley, que he tomado como punto de partida y como fuente fundamental para la realizacion del presente
trabajo.

3 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 127.

4 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 124.



reflexion critica en la que han intervenido todo tipo de pensadores y creadores. Hasta tal
punto que, fruto de esa intensa reflexion, principios tales como el laicismo y la
separacion entre Iglesia y Estado se consolidaron ya en el siglo XIX como sefias de
identidad del liberalismo politico con la finalidad de acabar de una vez por todas con
semejante lacra, al tiempo que la extension de la instruccion publica a toda la poblacion
se prefiguraba como el instrumento mas idoneo para desterrar la ignorancia y la
supersticion de cualquier clase, incluidas por supuesto las de caracter religioso!®. Todo
esto es muy serio y sin duda explica la trascendencia que para la reflexion intelectual
posterior han tenido sucesos como los que aqui estamos refiriendo. Y sin embargo creo
que el interés que desde el primer momento y hasta hoy ha suscitado el caso Grandier
no hay que buscarlo por este camino; o al menos no s6lo por este camino. Pues en mi
opinidon lo que hace realmente atractivo el episodio de las poseidas de Loudun es la
combinacion de circunstancias que aqui encontramos y que seguramente se hallan
ausentes en otros casos de posesion, como los coetaneos de las ursulinas de Marsella o
Auxona. Me estoy refiriendo, de un lado, a los rasgos que configuran la personalidad
del principal protagonista de los hechos, el sacerdote Urbain Grandier, rasgos que le
confieren sin duda un gran atractivo literario y, diriamos hoy, cinematografico; y de
otro, a la percepcion, presente ya en el momento en que tuvieron lugar los hechos, de
que la posesion demoniaca de las monjas ursulinas de Loudun constituia un fraude y de
que por tanto Grandier era inocente del delito de hechiceria que se le imputaba (aunque
ciertamente no era un modelo a seguir ni como sacerdote ni tampoco como persona).
Veamos separadamente ambas cuestiones.

3. Para comenzar a comprender adecuadamente la personalidad del primer actor de este
desdichado drama hay que tener en cuenta que, al igual que otros contemporaneos suyos
pertenecientes a familias acomodadas (como Pierre Corneille o René Descartes), Urbain
Grandier habia sido educado en un colegio de la Compaiiia de Jesus, en concreto en el
colegio de los jesuitas de Burdeos. Ya en aquella época los métodos de educacion de los
jesuitas procuraban todo lo que un joven caballero necesitaba aprender: ensefiaban un
latin de peculiar elegancia, las ultimas novedades de la optica, de la geografia y de las
matematicas, junto con la dramaturgia, las buenas maneras, el respeto a la Iglesia y la
obediencia a la autoridad real; en fin, todo un conjunto de buenas razones por las que
los colegios de jesuitas se recomendaban, por si mismos, a todos los miembros de las
familias de clase alta'®. “;Qué he obtenido yo -se preguntaba Voltaire- en los siete afios
que pasé bajo el techo de los jesuitas? Una vida plena de moderacion, de diligencia y de
orden. Los jesuitas dedicaban todas las horas del dia a nuestra educacion y al estricto

15 Una de las constantes del pensamiento ilustrado del siglo XVIII fue precisamente atribuir los males de
la sociedad a la ignorancia, a la supersticion y a la falta de instruccion en que se hallaban sumida la
inmensa mayoria de la poblacion, por lo que la solucion pasaba necesariamente por extender la
instruccion para acabar con la ignorancia. Asi lo advertia ya a principios del siglo XIX Alvaro Florez
Estrada: “Todos los males de la sociedad provienen tinicamente de la ignorancia y del error. El hombre no
es injusto sino porque es timido e ignorante... Para que el hombre consiga toda la instruccidon que le es
conveniente no se necesita mas que abolir las trabas que el gobierno ha puesto para que no la pudiésemos
adquirir. En ningin pais nacen sabios los hombres. Es necesario que en todas partes los forme la
educacién. Sin ella no es posible adquirir una verdadera instruccion...” (FLOREZ ESTRADA, Alvaro:
“Reflexiones sobre la libertad de imprenta”, en Representacion hecha a S.M.C. el sefior don Fernando
VII en defensa de las Cortes, con dos apéndices, uno “Sobre la libertad de imprenta” y otro “En defensa
de los derechos de reunion y manifestacion”, edicion e introduccion de Jesis Munarriz Peralta, Madrid
1967, pp. 144-145.

16 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 14.



cumplimiento de sus votos. Como prueba de ello, apelo al testimonio de los miles que,
al igual que yo, fueron educados por los jesuitas™!”.

El caso es que en el colegio de los jesuitas de Burdeos “...pas6 mas de diez afos el
precoz y brillante Urbain Grandier, primero como simple escolar, después como
aspirante a grado, luego como estudiante de teologia y, después de su ordenaciéon en
1615, como jesuita novicio. No es que tuviese el proposito de ingresar en la Compaiiia,
pues carecia de vocacion para someterse a una disciplina tan rigida. Su carrera no seria
la de una orden religiosa, sino la de un clérigo laico. En esta profesion un hombre de sus
condiciones naturales, alentado y protegido por la mas poderosa organizacion dentro de
la Iglesia, podia abrigar la esperanza de llegar muy lejos™. Y efectivamente asi fue, al
menos al principio de su carrera, “...pues a los veintisiete afios de edad, después de dos
cursos de estudios superiores de teologia y filosofia, el joven Padre Grandier recibi6 la
recompensa por esos largos semestres de diligencia y buena conducta. La compaiiia de
Jests le ofrecid el importante beneficio eclesidstico de Saint-Pierre-du-Marché, de
Loudun. Al mismo tiempo, y gracias también a los mismos benefactores, obtuvo el
nombramiento de canonigo de la Colegiata de la Santa Cruz. Empezaba a pisar firme en
los peldafios de la escala: desde ese momento todo lo que tenia que hacer era
ascender™!®,

Tenemos, pues, a alguien que pertenecia a una respetable familia burguesa, que habia
sido educado en un prestigioso colegio religioso, que era inteligente, culto y un hombre
de su tiempo, y, en fin, que esperaba hacer una brillante carrera dentro de la Iglesia. Con
semejante bagaje, y “tratindose de un hombre de gran ingenio y de vasta cultura,
Grandier fue recibido, desde el primer momento, por los personajes mas aristocraticos
de la ciudad. Las puertas que siempre habian permanecido cerradas para los ricos
patanes, para los toscos funcionarios, para los zafios bien nacidos, que constituian la
alta —pero no la mas alta- sociedad de Loudun, fueron abiertas de inmediato a este joven
mequetrefe venido de otra provincia. Amargo fue el resentimiento de los notables
excluidos cuando se enteraron de su familiaridad, primero con Jean d’Armagnac, el
recientemente nombrado gobernador de la ciudad y del castillo, y después con el mas
conspicuo ciudadano de Loudun, el anciano Scévole de Sainte-Marthe, eminente tanto
como jurisconsulto y hombre de Estado, que como historiador y poeta™!®.

Pero el caso es que muy pronto, y al mismo tiempo que cultivaba estas influyentes
amistades, comenz6 a granjearse serias enemistades: “los estupidos le desconfiaban
porque era inteligente, los ineptos le envidiaban porque era apto, los incultos le
aborrecian por su talento, los patanes por su buena crianza y por su propia falta de
atractivo y poco éxito entre las mujeres”; ademas, el odio no era unilateral: “Grandier
odiaba a sus enemigos tan profundamente como sus enemigos le odiaban a ¢1”, hasta tal
punto que “casi desde el primer momento de su llegada a Loudun, Grandier se vio

17 Citado por HUXLRY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 14. Evidentemente, los jesuitas también
tenian detractores y enemigos: nos cuenta Huxley que Joseph Hall, escritor satirico y futuro obispo,
después de una visita realizada a Flandes y de observar con horror los estragos y la destruccion causados
por las guerras religiosas, hizo el siguiente comentario sobre algo que le habia llamado la atencion: “...las
iglesias caen y los colegios de jesuitas surgen por doquier. No hay ciudad donde no haya uno en
construccion o no esté ya construido ;A qué se debe? ;Sera debido a que la devocién no es tan necesaria
como la politica? Estos hombres -como los zorros- cuanto mas execrados son mas a gusto se encuentran.
Nadie tan repudiado por los suyos, nadie tan odiado por todos, nadie tan atacado por los nuestros; no
obstante, toda esa mala hierba va creciendo”.

8 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 15.

Y HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 26. El gobernador d’Armagnac habia servido ademas
como primer caballero de camara del rey Luis XIII.



envuelto en una serie de disputas indecorosas aunque, por lo que a ¢él respecta,
plenamente gozosas”, disputas que obligaron a algin caballero a, incluso, desenvainar la
espada contra ¢l y que en algunas ocasiones llegaron hasta la violencia fisica, como le
ocurrid con el Lieutenant Criminel (que era el cargo que encabezaba las fuerzas locales
de policia). Como persona inteligente que era, y sobre todo si aspiraba a conquistar
cotas cada vez mas altas en su incipiente y hasta ese momento exitosa carrera, el
parroco deberia haber hecho lo imposible para comportarse con discrecion y para
atenuar los conflictos con sus enemigos; pero realmente era un pendenciero que
disfrutaba con el enfrentamiento y la pelea, y por ello “en vez de procurar llegar a un
acuerdo con sus enemigos, el parroco de Loudun se dedicaba a exacerbar su hostilidad
por todos los medios a su alcance. Y su alcance, en este sentido, casi llegaba a la
genialidad”?’, por lo que su afilada e inteligente elocuencia pronto apunt6 hacia nuevas
victimas, entre las que se encontraban los frailes y monjes de diversas 6rdenes religiosas
que tenian sus conventos en Loudun, a los que Grandier aborrecia dada su condicion de
sacerdote seglar. Ademas de pertenecer al clero regular, los monjes y frailes de Loudun
constituian una seria competencia en el mercado de almas a las que ayudar a salvar, por
lo que Grandier anuncié desde el pulpito nada mas tomar posesion de su parroquia “que
los fieles estaban obligados a confesarse con su parroco y no con alguien ajeno a la
parroquia. Las mujeres, que eran quienes mas se confesaban, estuvieron dispuestas a
obedecer de inmediato [luego comprenderemos mejor por qué]. El parroco que tenian
ahora era un joven erudito, pulcro, de buena apariencia, y poseia la distincion de un
caballero. No podia decirse lo mismo del término medio de los directores de los
capuchinos y carmelitas. En muy poco tiempo los frailes perdieron a la mayoria de sus
penitentes y, junto con ellos, gran parte de su influencia en la ciudad”. En fin: los frailes
en general (incluida la principal fuente de ingresos de los carmelitas, que era el culto a
Nuestra Sefiora de la Salud) y algin que otro cargo significado de la ciudad (como el
boticario o el cirujano) se presentaban ante los ojos de Grandier como una tentacion
irresistible a la burla, como algo que “invitaba al sarcasmo, que solicitaba los dardos de
la mofa. Con la despiadada crueldad de un hombre inteligente que llega a cualquier
extremo en nombre de la burla, el parroco les proporciono lo que pedian”. Grandier, en
fin, logro formar ante €l una legion de enemigos dispuesta a desquitarse a la menor
oportunidad que se presentara y que jugd un papel importante a la hora de forjar el
tragico destino del parroco®!. Y en efecto asi sucedid: buena parte de los exorcistas que
se ensaflaron con Grandier en su tormento y ejecucion eran esos mismos frailes y
monjes cuya enemistad se habia ido ganando con el paso del tiempo.

Pero mas alld de su cardcter pendenciero y sarcdstico, existia otro rasgo en la
personalidad de Grandier que, ademas de hacerlo especialmente atractivo desde el punto
literario y cinematografico, contribuyé de forma eficiente a convertirlo en protagonista
del proceso judicial del que fue objeto y que acabd indefectiblemente en su ejecucion.
Se trata de su, al parecer, indiscutible atractivo fisico para con las mujeres y, sobre todo,
de su insaciable apetito sexual, hasta tal punto que Huxley lo describe a veces (mas con
cierta simpatia que de forma critica) como una especie de Priapo ensotanado o como un

2 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 28. Huxley dedica el capitulo II (pp. 47-72) de su obra
a describir minuciosamente todas las disputas personales y pleitos judiciales que Grandier mantuvo con
sus enemigos en sus primeros afnos de estancia en Loudun; pleitos y disputas de los que en esta primera
etapa siempre salié finalmente victorioso gracias a sus poderosas e influyentes amistades, aunque en
alguna ocasion incluso llego a sufrir prision por algun tiempo.

21 Todos los entrecomillados de este parrafo son de HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 30-
36.



macho cabrio con bonete*. La figura de Grandier y la leyenda de sus andanzas
amorosas entraron muy pronto, por tanto, en la imaginacion de sus feligresas: “Grandier
—nos dice Huxley- qued6 convertido en una figura mitica, en parte Jupiter, en parte
satiro, lujurioso hasta la bestialidad y, no obstante, o tal vez por eso,
extraordinariamente atractivo. En el juicio contra Grandier, una sefiora perteneciente a
una de las familias mas honorables de Loudun declar6 que, después de administrarle la
comunioén, el parroco la habia mirado fijamente y que, desde aquel momento, «se sintio
presa de un violento amor hacia ¢l que comenzd a manifestarse por un leve
estremecimiento de todos sus miembrosy. Otra le encontr6 en la calle y, desde entonces,
qued6 subyugada «por una pasion irresistible». Una tercera, viéndole entrar en una
iglesia, sinti6 «una profunda emocion a la vez que unos impulsos irrefrenables, unos
deseos incontenibles de acostarse con €l sin esperar mas». Todas esas sefioras eran
manifiestamente virtuosas y gozaban de una reputacion sin tacha, aparte de que cada
una de ellas tenia en su casa a su marido y una prole que aumentaba afio tras afio”?>.

Claro que Grandier era un sacerdote, y como tal habia hecho voto de castidad, lo que
suponia un serio obstaculo para la satisfaccion de su avidez venérea, por lo que al poco
de su llegada a Loudun escribié un pequefio tratado acerca del celibato de los sacerdotes
(hallado en uno de los registros judiciales de su domicilio) que se puede resumir en el
siguiente silogismo: “Toda promesa de cumplir lo imposible carece de fuerza
obligatoria. Para el joven vardn la continencia es imposible. Luego toda promesa que
involucre tal continencia carece de fuerza obligatoria”?*. Con semejante argumentario
intelectual, Grandier se encontraba sin duda lo suficientemente pertrechado como para
entregarse a la lujuria con cualquier mujer que se le pusiese literalmente a tiro (a veces
incluso, segun el imaginario popular, en la propia sacristia, muy cerca por tanto del
Santo Sacramento): podia tratarse de alguna desvergonzada mujer de la calle del Lion
d’Or, de la joven ama de llaves del sefior Hervé, de la hija del zapatero remenddn, de la
viuda del bodeguero, de alguna de sus penitentas... En fin, todo un ramillete de
aventuras coronado por algunas conquistas notables: una era la hermosa Philippe
Trincant, a quien Grandier sedujo y dejo embarazada, con el consiguiente escandalo,
prevaliéndose de la intimidad que le proporcionaba su condicion de profesor de latin de
la joven (lo que le concitd la encarnizada enemistad de su padre, que era nada menos
que el fiscal de la ciudad Louis Trincant, y que en consecuencia pasd a engrosar y
encabezar la ya numerosa legion de enemigos del parroco); y otra era Madeleine de
Brou, huérfana de una noble y acaudalada familia de Loudun, rica y soltera, con la que
mantuvo una larga (y al parecer seria) relacion sentimental que se prolongo hasta el
final de sus dias (pese a las habladurias de los escandalizados habitantes de la ciudad,
razon por la que también le alcanzaron en algin momento, aunque sin tan graves
consecuencias judiciales para ella, las acusaciones de brujeria lanzadas contra
Grandier).

Como no podia ser de otra manera, las andanzas amorosas de Grandier pronto
traspasaron los gruesos muros del convento de clausura de las monjas ursulinas de
Loudun, que al igual que la mayoria de conventos de la época se hallaba poblado de
hermanas cuya Unica razon para ingresar en una orden religiosa era, muchas veces, el
hecho de ser las hijas menores de nobles familias que no disponian de la dote necesaria
para casarlas con algln caballero digno de su alcurnia. Ello constituia la principal causa
de que la vocacion religiosa, salvo honrosas excepciones, brillara por su ausencia y de

22 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 55.
2 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 111-112.
2 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 25.



que, en consecuencia, la vida en el convento se convirtiera en una sucesion de tedio y
sobre todo de frustracion. Se comprenderd también, por tanto, que de puertas para
dentro, los conventos de clausura se convirtieran con frecuencia en centros donde la
excitacion sexual permanente era habitual, y en los que, como tnica valvula de escape a
su inevitable frustracion, muchas monjas fueran victimas de continuas visiones
lujuriosas provocadas la mayor parte de las veces por una desbocada imaginacion
erdtica.

El convento de ursulinas de Loudun no era una excepciéon. Nada mas tener
conocimiento de las andanzas de Grandier a través de los chismes que les contaban los
visitantes que frecuentaban el locutorio del convento, la obsesion sexual de las ursulinas
comenzd a materializarse poco a poco en la figura del parroco, que pronto se convirtid
en el protagonista principal de las fantasias erdticas de muchas de las hermanas; y
especialmente de la madre superiora, a quien la imagen del parroco asediaba
constantemente. En efecto: aunque las monjas no llegaron a conocer personalmente al
péarroco, para muchas de ellas, especialmente para la priora sor Juana de los Angeles,
“Grandier era simplemente un nombre, pero un nombre de prestigio, un nombre que
evocaba en suefios inconfesables, en intimos e impuros deseos, un demonio de
curiosidad, un incubo de concupiscencia”. Parece que un testigo de la época relatd que
“la madre superiora estaba tan trastornada, que no hablaba mas que de Grandier, que era
-segun decia- el objeto de todas sus afecciones”, debido principalmente a “...la imagen
fascinante y obscena que habia ido cuajando en su imaginacion alrededor de su
nombre”; y desde luego no fue la tnica que sucumbiod a tales fantasias, pues pronto
otras monjas comenzaron a ser “...victimas también de fantasticas visiones de
impertinentes clérigos y oifan también una voz atrevida que les cuchicheaba las
proposiciones més indecentes”?’.

Tales sucesos llegaron enseguida a conocimiento del nuevo confesor de las monjas,
personaje clave en el desdichado final de Grandier. Pues en efecto: una vez fallecido el
anterior confesor, la priora corrido a ofrecerle el cargo a Grandier, que amablemente
declin6 la invitacion al pensar seguramente que entre sus pleitos y sus feligresas no
disponia del tiempo necesario para asumir mas obligaciones. Decepcionada y
despechada como una adolescente, sor Juana llamé entonces para el puesto a uno de los
peores enemigos de Grandier: “Poco favorecido, cojo de nacimiento, vacio de talento no
menos que de atractivo, el candnigo Mignon habia envidiado siempre la arrogante
figura del parroco, su vivaz ingenio y sus frecuentes éxitos. A esta antipatia general
tenemos que afadir, a lo largo de los afios, un gran numero de razones de aversion, por
ejemplo: el sarcasmo de Grandier, el haber seducido éste a Philipe Trincant, prima de
Mignon, y el episodio mas reciente del pleito entablado por la propiedad de una
parcela...”, pleito que perdio®S.

Mignon, pues, empez6 a asegurar a las monjas que todo aquello que poblaba las mentes
de las hermanas no eran simples fantasias, sino la obra de auténticos demonios; y les
asegurd que los visitantes nocturnos que imaginaban visitando sus celdas por la noche
“eran real y manifiestamente satanicos”. Al poco tiempo, todas las ursulinas fueron
“...siendo poseidas, noche tras noche, por incubos satanicos, con el aditamento de que
estos demonios cargaban las culpas de todas aquellas incidencias sobre las espaldas de
Grandier”?’. Pronto comenzaron los exorcismos, y pronto la acusacion contra Grandier

25 Los anteriores entrecomillados se encuentran en HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 111-
112y 115.

26 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 114.

Y HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 117.

10



se formulé de manera formal y definitiva: en el transcurso de un exorcismo realizado el
el 11 de octubre de 1632 ante el bailli (el mas alto magistrado de la ciudad) y un
secretario que levantaba acta, los demonios que poseian el cuerpo de la priora sor Juana
de los Angeles confesaron que ésta “...habia sido poseida por la interaccion de dos
«pactos» diabolicos irrefutablemente comprobados: el primero, por tres pinchos de
oxiacanto; el segundo, por un ramo de rosas que habia encontrado en la escalera y
guardado dentro del corsé, «por lo cual su brazo derecho quedd atacado de un gran
temblor y ella sometida a la influencia del recuerdo de Grandier»”. Mignon le pregunté
en latin:

-¢Quién os envio esas flores?

-Urbano -respondio la priora.

-;De qué categoria? -le apremid Mignon.
-Sacerdote -contesto ella.

-;De qué iglesia?

-De San Pedro.

13

Mignon se llevo al bailli aparte y le hizo notar que el caso presentaba “...muchas
semejanzas con el de Louis Gauffridy, el sacerdote provenzal que hacia veinte afios
habia sido quemado vivo por hechicero y corruptor de las ursulinas de Marsella. Con la
mencion de la condena de Gauffridy, el caso cobraba nuevas perspectivas. La estrategia
de la campana contra el parroco quedaba claramente establecida. Habia que acusarlo de
brujo y hechicero y llevarlo a juicio” %8,

A partir de ese momento, la suerte de Urbain Grandier estuvo echada.

4. La segunda de las circunstancias por las que todavia hoy recordamos el caso de las
ursulinas de Loudun es porque se trato, sin duda, de un supuesto de posesion demoniaca
que constituyd una impostura y asi fue percibido, incluso, por muchos de los testigos
directos de la época.

Con esto no quiero decir ni mucho menos que el de las ursulinas fuese un fraude frente
a otros casos de posesion demoniaca que pudieran considerarse auténticos. El demonio
no existe (ni el siglo XVII ni ahora) y tampoco existen los casos de posesion atribuibles
al mismo, de manera que cualquier persona sensata (del siglo XVII o de ahora)
convendria en la irrealidad de los episodios de esta naturaleza. Lo que quiero decir es
que incluso para aquellas personas dispuestas a creer de buena fe (en el siglo XVII o
ahora) en la existencia del demonio o en la realidad de la posesion, el caso de las
ursulinas de Loudun aparece en cualquier caso como un fraude; y no sélo por la
instrumentalizacion de las monjas que para perjudicar a Grandier se llevd a cabo por
parte sobre todo de los exorcistas (dolosamente en algunos casos e inconscientemente
en otros), sino sobre todo porque el caso no paso ni siquiera los estandares minimos que
para acreditar la autenticidad de la posesion demoniaca establece la autoridad
calificadora competente para ello, que era (en el siglo XVII) y sigue siendo (ahora) la
Iglesia catolica.

Desde luego, todo apuntaba aparentemente al principio a un caso de posesion. Las
ursulinas cumplieron fielmente su papel en el guion, y desde el momento mismo del

28 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 126-127

11



inicio de los exorcismos comenzaron a desplegar el repertorio clasico propio de los
endemoniados de cualquier época: blasfemias, procacidades, obscenidades verbales y
gestuales de todo tipo, rechinar de dientes, alaridos, aversion a los simbolos religiosos,
al nombre de Dios, al de su Hijo y al de la Virgen, contorsiones y demads ejercicios
fisicos mas propios de volatineros de un circo que de religiosas de un convento... No
hay constancia de que ninguna de ellas llegara a girar totalmente la cabeza, pero si
hemos de hacer caso al certificado médico extendido por Pillet de la Mesnardiere,
médico personal de Richelieu y autor mas tarde de una Deémonomanie de Loudun, la
posesion de las ursulinas no so6lo era real sino que ademas se ajustaba al siguiente
diagnostico: “Leviatan...ocupaba la parte céntrica de la frente de la priora; Beherit
estaba alojado en su estdmago; Balaam, bajo la segunda costilla del lado derecho;
Isacaaron [a quien ya conocemos], debajo de la tltima costilla del izquierdo; Eazaz y
Caron moraban respectivamente debajo del corazén y en medio de la frente de la
hermana Louise de Jesiis. La hermana Agnes de la Motte-Baracé tenia a Asmodeo
debajo del corazén y a Beherit en la cavidad del estdbmago. La hermana Claire de Sazilly
albergaba a siete demonios dentro de su cuerpo: a Zebuldn en la frente, a Neftali en el
brazo derecho, a Sans Fin, alias el Grandier de la tirania, debajo de la segunda costilla
de la parte derecha, a Elymi a un lado del estdbmago, al Enemigo de la Virgen en la
garganta, a Verrine en la sien izquierda y a Concupiscencia, de la orden de los
Querubines, en las costillas de la parte izquierda. La hermana Seraphica tenia el
estobmago afectado por un encantamiento que consistia en una gota de agua vertida
dentro por Baruch o, en todo caso, por Carreau. La hermana Anne d’Escobleau tenia
una hoja magica de agracejo en el estdmago bajo la vigilancia de Elymi, que al mismo
tiempo hacia guardia dentro del estdmago de su hermana. Entre las hermanitas legas
endemoniadas se hallaba Isabeau Blanchard, que tenia un demonio metido en cada
axila, aparte de otro, llamado Tizne de Impureza, dentro de su nalga izquierda. Algunos
otros supieron alojarse debajo del ombligo o debajo del corazéon o debajo del pecho
izquierdo. El cuerpo de Frangoise Filatreau lo ocuparon cuatro demonios: Ginillion, en
la parte anterior del cerebro; Jabel, el trashumante que iba de la Ceca a la Meca, por
todos los rincones del organismo; Buffetison, bajo el ombligo, y Rabo de Can, de la
orden de los arcangeles, en el estomago”?.

Pero otros expertos no compartian la misma opinion. Como desde el comienzo mismo
de los exorcismos el convento de las ursulinas se convirtié en un auténtico manicomio,
las monjas fueron visitadas por los més eminentes médicos de la ciudad; y su dictamen
fue que “las monjas, realmente, son victimas de alucinaciones, pero no consideramos
que esas alucinaciones se deban a intervencion de los demonios y los espiritus...La
posesion de que se ha hablado nos parece mas ilusoria que real”*°. El mal que padecian
las ursulinas de Loudun seguramente se pareceria mucho al que los médicos detectaron
en sus compafieras las ursulinas de Auxona unos afios mas tarde, quienes después de
examinar a las monjas por orden del parlamento de Burgundy “...no encontraron
evidencia alguna de posesion, pero si multiples indicios de que todas, o al menos la
mayor parte, padecian una enfermedad a la que nuestros padres denominaban furor
uterinus. Los sintomas de ese trastorno eran «fogosidad acompafiada de inextinguible
apetito venéreo», e incapacidad, por parte de las hermanas mas jovenes, de pensar o

decir algo que no se refiriese al sexo™!.

2 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 192-193.
S HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 147.
S'HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 125.

12



Tampoco el caso parecia muy creible ni siquiera para aquellas personas que de buena fe
estaban dispuestas a creer en la posibilidad de una posesion demoniaca “auténtica”. En
otros casos puede que el demonio hiciese realmente de las suyas, pero desde luego en
este no. Pues las ursulinas de Loudun no pasaron ninguna de las pruebas que la doctrina
de la Iglesia catdlica prescribe para advertir indicios de auténtica posesion demoniaca.
En este sentido, hay que tener en cuenta que “la Iglesia prescribe cuatro pruebas: la
prueba del lenguaje, la prueba de la fortaleza fisica de excepcion, la prueba de levitacion
y la prueba de clarividencia y prevision. Si una persona puede comprender en
determinadas circunstancias, o mejor todavia, hablar un lenguaje que en su estado
normal ignora en absoluto; si puede hacer patente el milagro fisico de la levitacion o
llevar a cabo extraordinarios hechos de fuerza; si puede predecir el futuro con precision
o describir sucesos que ocurren lejos y fuera de su alcance, en ese caso hay que
considerar a tal persona como posesa de los demonios™?. Pero lo cierto es que las
ursulinas de Loudun no dieron muestras de hablar ninguna lengua extrafa pese a que se
las sometio con frecuencia a pruebas de lenguaje (excepto sor Juana de los Angeles, que
entendia y hablaba un poco de latin, aunque mas de una vez los asistentes a los
exorcismos se quejaron del pésimo latin que usaba la pobre priora). Los exorcistas se
limitaron a decir, por toda explicacion, que “esos demonios no estaban instruidos”; o
que “todas las monjas que ignoraban el latin fueron poseidas por demonios que tampoco
sabian latin”; o, simplemente, y ante los intentos de un testigo extranjero de dirigirse a
las monjas en una lengua extranjera (probablemente el gaélico que se hablaba en
Escocia), que “esos demonios no han viajado”, a lo que el extranjero replic6 con una
sonora carcajada’. También fracasaron las ursulinas ante las diversas pruebas de
clarividencia y adivinacion a que fueron sometidas; y lo mismo sucedidé en las de
levitacion, pese a que en mayo de 1634 Eazaz y Cerbero prometieron que levantarian en
el aire a sor Louise de Jestus y a sor Catherine de la Presentacion respectivamente,
mientras que Beherit declar6 bajo juramento que iba a hacer que el bonete de
Laubardemont saliera de su cabeza volando para ir a posarse en el tejado de la capilla.
Nada de esto evidentemente ocurrio, y para prevenirse de nuevos intentos los demonios
que poseian a sor Juana de los Angeles indicaron que en su pacto con Grandier existia
un articulo que prohibia toda clase flotaciones sobrenaturales. Por ultimo, las pruebas de
fuerza extraordinaria fueron verificadas por el médico escocés doctor Mark Duncan:
“Primero asi6 fuertemente las muiiecas de una de las endemoniadas evitando asi que
ella le golpease. A continuacion...los exorcistas se limitaban a invitar a los incrédulos a
meter sus dedos en la boca de la pobre monja y asi comprobar si el diablo les mordia”.
Como evidentemente nadie aceptd la invitacion, los exorcistas estimaron que ello
bastaba como prueba fehaciente de auténtica posesion demoniaca®*. Por tltimo,
tampoco salieron airosas de la comprobacion de otro de los sintomas clédsicos y
ortodoxos de la posesion por demonios, como era el de las convulsiones y blasfemias
que suelen acompanar a la exhibicion de simbolos cristianos, a la pronunciacion del
nombre de Dios o la simple préctica de la oracion. Asi, por ejemplo, en una ocasion, un
visitante de la nobleza entreg6 al exorcista de turno una caja en la cual habia, segin le
dijo en secreto, unas reliquias muy santas; el exorcista aplicd la caja sobre una de las

32 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 183. Advierte Huxley a continuacion de la delgada
linea que separa la posesion demoniaca de la posesion de gracias extraordinarias, “pues en muchos
aspectos los milagros de caracter divino o de caracter diabdlico son idénticos. Levitacion de santos en
éxtasis o levitacion demoniaca no se distinguen en nada una de otra, sino con relacion a los antecedentes
morales o a las consecuencias del hecho, pero nunca por el hecho mismo de la levitacion”.

3 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 185-188.

34 El relato pormenorizado de todas estas pruebas, con todas las anécdotas a que dieron lugar, puede verse
en HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 183 a 194.

13



ursulinas supuestamente endemoniadas, que inmediatamente dio muestras de haber sido
atacada de un dolor muy intenso y quedo sumida en un desmayo. A continuacion, el
noble visitante abrid la caja ante la vista de los presentes, que pudieron comprobar que
estaba vacia. jAh, milord! —exclamo el exorcista-, ;qué clase de broma y qué chasco
habéis querido darnos? Reverendo padre -contesto el caballero-, ;qué clase de broma y
qué chasco habéis estado jugando con nosotros?*

Pero si no estaban endemoniadas, ;como se explica entonces el comportamiento de las
monjas?

Huxley nos advierte que “no hay nada en el comportamiento de las monjas que no
pueda se equiparado a los casos de histeria conocidos y tratados con éxito por los
modernos psiquiatras™®. Pero en el siglo XVII no existia la Psiquiatria ni tampoco la
Psicologia tal y como hoy las conocemos, por lo que todo aquello que no podia ser
explicado por la ciencia (y la ciencia de aquella época podia explicar pocas cosas
todavia, sobre todo en campos como el de las enfermedades mentales) era atribuido a
intervencion divina o a intervencion diabolica. Como hemos visto antes, mucha gente
de buena fe estaba dispuesta a creer en el siglo XVII (e incluso todavia hoy, como
veremos mas adelante) que todo aquello que la ciencia no logra explicar es sin duda
obra de Dios (milagro) o del demonio (posesion). Pero incluso admitiendo la realidad de
la posesion demoniaca, Huxley nos vuelve a advertir (y acabamos de comprobarlo de la
mano de su documentado trabajo) sobre el caso de las ursulinas de Loudun: “...no hay
evidencia de que en ninguna de las monjas se hayan manifestado, alguna vez, sintomas
de potencias paranormales que, de acuerdo con la doctrina de la Iglesia Romana, son el
indicio de una auténtica invasién diabolica’>’.

Advertido esto, reformulemos la pregunta que antes plantdbamos: ;Coémo explicar
entonces el comportamiento de las monjas si los indicios de los que disponemos
apuntan mas bien a un fraude o artimafia que a un caso de “auténtica” posesion
certificada por la doctrina mas ortodoxa? ;Como explicar que unas monjas que debian
dedicarse a la contemplacion de Cristo adoptaran de repente un comportamiento repleto
de las mayores obscenidades verbales y gestuales, de blasfemias y de violentas
contorsiones? ;Como explicar todo esto si el demonio parece que estaba ausente?

En un libelo anonimo publicado en 1634, podemos leer lo siguiente: “Concedido que no
hay engafio en el asunto..., ;se sigue necesariamente que las monjas son posesas? Pero
(no puede ser que en su locura y gracias a su imaginacion disparatada ellas se crean
poseidas cuando en realidad no lo estdn? Esto... puede acontecerles a las monjas por
alguno de estos tres motivos: Primero: a causa de los ayunos, vigilias y meditaciones
sobre el infierno y Satands. Segundo: a consecuencia de alguna observacion de su
confesor; algo que les haga pensar que son objeto de tentacion por parte del demonio. Y
tercero: que el confesor, al darse cuenta de que ellas se comportan de manera extraiia,
imagine, en su ignorancia, que estan poseidas o hechizadas, y luego, por la influencia
que ejerce sobre su pensamiento, las persuada de que es asi”**. El anénimo autor del
libelo debia ser un buen conocedor del asunto, pues describe casi exactamente el
comportamiento de Mignon, el confesor de las ursulinas de Loudun. Y desde luego esto
parece ser lo que realmente sucedio: aquello que surgi6é espontaneamente como un acto
de histeria y de obsesion personal de la priora fue siendo completado por medio de la

3> HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 185.
3 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 182.
STHUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 182. El subrayado es afiadido.
38 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 197.

14



sugestion por Mignon, Barré, Tranquille, Lactance y el resto de los exorcistas que
fueron entrando en escena, pues “la conducta de los histéricos es contagiosa; por lo
tanto el ejemplo de la priora fue seguido por las otras monjas. Muy pronto todo el
convento se vio hundido y arrojado al paroxismo, profiriendo blasfemias y escupiendo
obscenidades”. Sobre esta base, Huxley nos ofrece su diagnostico: “...la epidemia de
Loudun era una «enfermedad iatrogénica» producida y alimentada por sus propios
médicos a quienes se consideraba como los restauradores de la salud de sus pacientes”;
y por ello carga las culpas sobre los encargados de restaurar la salud de las ursulinas de
Loudun, que “...no eran sino unas histéricas que habian caido en manos, no de los
espiritus del mal, no del Dios de la vida, sino de una pandilla de exorcistas, todos ellos
supersticiosos, todos ansiosos de fama y un tanto deliberadamente falsarios y
conscientemente malévolos”. En realidad, “...los exorcistas hicieron cuanto estaba en su
poder para alentar e incrementar el escandalo. Se forzd a las monjas a realizar las
mayores extravagancias en publico, fueron inducidas y animadas a blasfemar delante de
los mas distinguidos visitantes y a hacer los mayores disparates y los mas disparatados
desatinos...S0lo después que su confesor y los otros exorcistas le aseguraron
reiteradamente que se hallaba repleta de demonios, la pobre sor Juana lleg6é por fin al
convencimiento de que estaba endemoniada y de que su Unica preocupacion desde
entonces debia ser la de comportarse como tal”. Al fin y al cabo, lo cierto es que de lo
unico que padecia la madre priora al principio de esta historia era, al igual que otras
muchas mujeres de Loudun, de obsesion sexual por Urbain Grandier®.

Hasta tal punto esto debia ser asi que de cuando en cuando las ursulinas tenian
momentos de lucidez e, incluso, de arrepentimiento. Pues, por ejemplo, el 22 de junio
de 1634 “...habiendo dejado caer por equivocacion el exorcista un poco de azufre
ardiendo en la boca de la hermana Claire, la pobre muchacha se retorcio bafiada en
lagrimas diciendo que desde que le habian asegurado que se hallaba poseida por los
demonios se encontraba dispuesta a creerlo, pero que no creia que mereciera ser tratada
de aquel modo”; y mas tarde, el 3 de julio de 1634, la misma hermana ... hallandose en
la capilla del castillo, rompi6 de pronto en un mar de lagrimas y entre sollozos declar6
que todo lo que habia dicho acerca de Grandier durante las Ultimas semanas no era mas
que una sarta de mentiras y calumnias y que en todo aquel asunto habia obrado
siguiendo las ordenes del padre Lactance, del candénigo Mignon y de los padres
carmelitas”. También la hermana Agnes, animada sin duda por el ejemplo de la
hermana Claire, “...apel6 a los espectadores que habian ido a verla cobmo ensefiaba sus
ya familiares piernas, suplicando con lagrimas en los ojos que la liberasen del horrible
cautiverio en que la tenian los exorcistas”. E incluso la propia sor Juana de los Angeles,
origen de toda esta epidemia de demonios y exorcistas, dio muestras de arrepentimiento
y de ser consciente de las manipulaciones sufridas por ella misma y por toda su
comunidad, pues un dia “...la priora apareci6 en el patio del convento, sin mas vestido
que la camisa y permanecio en tal atuendo y lugar por espacio de cuatro horas, con una
soga alrededor del cuello y una vela en la mano. Cuando abrieron el locutorio se
abalanzo hacia la puerta y, cayendo de rodillas delante del sefior de Laubardemont,
declar6 que habia ido a enmendar las ofensas en que habia incurrido acusando al
inocente parroco Grandier. Después de lo cual se retir6 de alli, se fue al jardin, amarrd
la soga a un arbol y se hubiera ahorcado ella misma si las otras monjas no hubieran
acudido corriendo para impedir su suicidio™.

39 Todos los entrecomillados de este parrafo estan extraidos de HUXLEY, Aldous: Los demonios de
Loudun, pp. 194 a 197.
40 Véanse estos episodios en HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 197 y 199-200.

15



Pero nada de esto convencid a los exorcistas, que rdpidamente explicaron a las
atormentadas ursulinas que todos aquellos horribles remordimientos que sentian no
eran, ni mas ni menos, que una ilusion diabolica; y que sin duda aquello no era més que
una vil estratagema del demonio para hacerlas sufrir y al mismo tiempo para salvar a
toda costa a su aliado Urbain Grandier*'.

5. Todo lo que se ha relatado hasta aqui no evit6é desde luego que Grandier sufriera otras
torturas afiadidas durante su proceso, es decir, antes de ser legalmente sometido a
tormento y ejecutado en la hoguera.

Grandier habia sido acusado de hechiceria por los demonios que poseian a las ursulinas,
por lo que necesariamente tenia que haber alguna prueba o constancia del pacto firmado
con Satands en virtud del cual se produjo la posesion de las monjas. Y sabido es que el
demonio, a modo de rubrica, sella a veces sus pactos mediante el simple contacto de su
dedo en el cuerpo del hechicero, lo que deja insensibilizadas una o mas pequefias partes
del mismo en las cuales el pinchazo de una aguja no produce dolor ni derramamiento
alguno de sangre. Se trataba, entonces, de realizar en los casos de pactos con el demonio
una especie de revision forense del cuerpo del hechicero en cuestion para descubrir el
lugar exacto donde el demonio habia dejado su rubrica.

En el caso de Grandier, ademas, los jueces contaban con la inestimable ayuda de los
demonios que poseian a sor Juana de los Angeles, los cuales, debidamente constrefiidos
por los exorcistas, confesaron que el parroco tenia cinco de estas marcas o rubricas del
demonio: “una en la espalda, en el sitio mismo donde son marcados con hierro candente
los criminales; dos mas en la nalgas, muy cerca del ano, y una en cada testiculo”. A
continuacion, y para llevar a cabo la practica de semejante prueba forense, realizada
para mayor garantia del procesado ante dos boticarios y varios doctores, “...Grandier
fue despojado de sus ropas, afeitado todo su cuerpo, vendados sus ojos y
sistematicamente pinchado hasta el mismo hueso con un estilete largo”, de manera que
“el dolor era terrible y los alaridos del preso se oian a través de las ventanas, no obstante
hallarse tapiadas”. Por si faltara algo, la practica de la prueba fue encomendada al
cirujano de la ciudad, que como se recordara habia sido tiempo atras objetivo predilecto
del sarcasmo del parroco y de sus afilados dardos dialécticos y que, por ello, formaba
parte del grupo de sus enemigos. Tal y como nos cuenta Huxley, el cirujano se tomo su
venganza: “después de una serie de pinchazos de agonia, invertia el estilete y presionaba
fuertemente contra la carne del parroco con la extremidad roma. Si por arte milagrosa
no sentia dolor, era que el demonio habia sefialado el lugar preciso”. Mediante este
procedimiento, el cirujano descubridé dos de las cinco ribricas que el demonio habia
dejado en el cuerpo de Grandier; y si le hubieran dado ocasion de continuar adelante
con la prueba no hay duda de que el cirujano hubiera descubierto con precision todos
los puntos insensibles existentes en el cuerpo del parroco. Pero desgraciadamente uno
de los boticarios presentes se percatd de la estratagema, por lo que agarrd al cirujano en
el momento mismo en que hacia la jugarreta de invertir el estilete y protestd contra tal
supercheria. Pero todo resultd en vano: su informe simplemente fue ignorado, mientras
que “en el sumario oficial de los cargos por los cuales fue condenado Grandier consta
que, debido a la gran dificultad de localizar las pequefias areas de insensibilidad,
solamente fueron descubiertas dos de las cinco que sefiald la madre priora”#?.

4 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 200.
42 Todos los subrayados de este parrafo se pueden encontrar en HUXLEY, Aldous: Los demonios de
Loudun, pp. 160-161, donde se narra este episodio.

16



Pero daba igual: con dos marcas bastaba. Con esta prueba de cargo y los testimonios de
los demonios obtenidos de las monjas por los exorcistas prosigui6 el juicio contra
Grandier con el final que ya conocemos.

II

1. Me he extendido deliberadamente en la primera parte de este trabajo por varias
razones: primero, porque la historia de Grandier que aqui se ha contado de la mano del
relato narrado magistralmente por Aldous Huxley reune sin duda todos los ingredientes
para atraer la atencion de alguien como Enrique Orts, que es a quien se rinde homenaje
con este trabajo; en segundo lugar, porque solo descendiendo al detalle de la historia de
Grandier se puede adquirir certeza del altisimo grado de supersticion e ignorancia que,
como no podia ser de otro modo, acompafia siempre y en todo caso a la creencia
religiosa en la existencia del demonio y en el correlativo fenomeno de la posesion
demoniaca; y en tercer lugar, porque los detalles de la historia de Grandier demuestran
las graves consecuencias de dolor, sufrimiento y muerte que se derivan del hecho de
poner el Derecho penal al servicio de la ignorancia y de la supersticion, maxime cuando
la ignorancia y la supersticion son llevadas de la mano de personas que adolecen
ademds de un alto grado de fanatismo religioso (como son los exorcistas, que por
definicion creen en la existencia del demonio y combaten la posesion). Y he elegido
cuidadosamente los términos ignorancia, supersticion y fanatismo porque no he
encontrado otros que describan mas exactamente el hecho de la creencia religiosa en la
existencia del demonio, en el fenomeno de la posesion demoniaca y en la eficacia de la
labor del exorcista para hacer frente a todo ello.

Precisamente para evitar las graves consecuencias de dolor, sufrimiento y muerte que se
derivan de poner el Derecho penal al servicio de la ignorancia y de la supersticion de
caracter religioso, y para impedir de paso que su aplicacion dependa del criterio de
algiin fanético de esta clase, se idearon principios como los de aconfesionalidad del
Estado y doctrinas tales como el laicismo, en virtud de los cuales debe imperar un rigida
separacion entre Iglesia y Estado; y en nuestro caso, entre Derecho penal y religion. El
solo recuerdo de instituciones tales como la Inquisicién (que combatidé con denuedo
tanto a los herejes como a los demonios), de las guerras de religion que han asolado
Europa en los ultimos siglos y del incalculable nimero (en sentido literal) de muertes
que ha provocado la intolerancia religiosa, son ya motivos sobrados como para tomarse
en serio el respeto de los principios que acabo de mencionar. Por eso, siempre me ha
parecido correcta la formula etsi deus non daretur, por la que los Estados deben
comportarse como si dios no existiera tanto en sus relaciones externas con otros Estados
como en la regulacion de su derecho interno; y ello, evidentemente y con mayor motivo,
se extiende al Derecho penal, que debe establecer sus delitos y penas sin prestar
servicios a ninguna confesion religiosa. Las creencias religiosas han demostrado ser en
el pasado un producto demasiado téxico (como hemos podido comprobar en el caso
Grandier), por lo que el Derecho (y menos aun el Derecho penal) no puede volver a
estar nunca a su servicio.

Creo, sin embargo, que todavia quedan en el Codigo penal espafiol vigente vestigios de
esa antigua supeditacion del Derecho penal a la religion; y que, por tanto, el Derecho
penal sigue prestando algun tipo de servicio a las creencias religiosas. Veamoslo de la

17



mano de la creencia religiosa en la existencia en el demonio y en la realidad de la
posesion, que en definitiva fueron la causa inmediata de la ejecucion de Urbain
Grandier

2. Durante el afio 2013 diversos medios de comunicacion recogieron la noticia de que el
cardenal Rouco Varela, arzobispo de la archidiocesis de Madrid y entonces presidente
de la Conferencia Episcopal Espafiola, habia promovido la formacion de ocho
exorcistas, uno por cada una de las ocho vicarias que integran la diocesis de Madrid,
ante el aumento de la demanda de este tipo de servicios y ante la ausencia en dicha
didcesis de sacerdotes preparados para ejecutar el ritual catdlico del exorcismo®. A raiz
de esta noticia, también se difundieron otras relacionadas con los exorcistas y el mundo
de la posesion demoniaca: de las 69 diocesis espanolas s6lo un 26 por ciento cuenta con
un exorcista oficial**; o también que algunos exorcistas en activo opinan que el nuevo
ritual de exorcismos aprobado por la Iglesia en 1998 no es tan eficaz para la expulsion
de los demonios como el ritual de 1614 o, incluso, la version de 1952%.

Lo malo de tales noticias no es que hagan referencia a la opinidn, la creencia o la
decision de un sacerdote individual o aislado especialmente fundamentalista o fanatico
(aunque ciertamente Rouco Varela lo es). Lo peor es que la creencia en la existencia del
demonio, en la realidad de la posesion demoniaca y en la practica del ritual del
exorcismo para acabar con semejante mal constituyen la doctrina oficial de la Iglesia
Catdlica, no ya en el siglo XVII cuando se ejecut6d a Grandier, sino en los comienzos del
siglo XXI.

En efecto. La Iglesia catolica sostiene la creencia, calificada teologicamente como
cuestion de fe, de que los espiritus malos (demonios) fueron creados buenos por Dios;
pero se hicieron malos por su propia culpa®®; y también posee la misma calificacion
teologica la creencia de que el diablo, por razon del pecado de Addn, posee cierto
dominio sobre los hombres*’. Afirmada asi la existencia del demonio y el dominio que
los demonios pueden tener sobre los hombres, se acepta a continuacion que ese dominio
puede ser de las siguientes clases: por una parte, los demonios “...procuran hacer dafio
moral a los hombres incitandoles al pecado (tentatio seductionis)”; pero por otra,
“...procuran inferir también al hombre dafios fisicos causandole mal fisico (infestatio)”.
Y dentro de la infestatio encontramos la especie de la posesion (obsessio, possesio),
“por la cual el mal espiritu se apodera violentamente del cuerpo humano dominando los
organos del mismo y las fuerzas inferiores del alma, pero no las superiores. El
testimonio explicito de Cristo habla a favor de la posibilidad y realidad efectiva de este
fendmeno”, ya que “...Jeslis mismo expuls6 malos espiritus...y confiri6 a sus
discipulos poder sobre los malos espiritus™*.

43 Véase el diario El Pais de 24 de agosto de 2013:
http://cultura.elpais.com/cultura/2013/08/24/actualidad/1377368675 263008 .

4 Véase el diario ABC de 25 de mayo de 2013: http://www.abc.es/sociedad/20130525/abci-arzobispado-
madrid-busca-exorcistas-201305251856 .

4 Vése el diario Religion en Libertad de 23 de mayo y 18 de julio de 2013:
http://www.religionenlibertad.com/articulo.asp?idarticulo=29326 ; y
http://www.religionenlibertad.com/articulo.asp?idarticulo=29326 .

46 Véase Ott, Ludwig: Manual de teologia dogmdtica, Biblioteca Herder, seccion de Teologia y Filosofia,
volumen 29, edit. Herder, Barcelona 1966, p.198.

47 0tt, Ludwig: Manual de teologia dogmdtica, p. 201.

4 Ott, Ludwig: Manual de teologia dogmdtica, p. 202. Rechaza este autor, sin embargo, la opinién de
algunos escritores de los primeros tiempos del cristianismo, de la escolastica y de algunos tedlogos

18


http://cultura.elpais.com/cultura/2013/08/24/actualidad/1377368675_263008
http://www.abc.es/sociedad/20130525/abci-arzobispado-madrid-busca-exorcistas-201305251856
http://www.abc.es/sociedad/20130525/abci-arzobispado-madrid-busca-exorcistas-201305251856
http://www.religionenlibertad.com/articulo.asp?idarticulo=29326
http://www.religionenlibertad.com/articulo.asp?idarticulo=29326

Y de aqui, de ese poder conferido por Jesus a sus discipulos, deriva seguramente el rito
catolico del exorcismo, que es definido de la siguiente forma: “Cuando la Iglesia pide
publicamente y con autoridad, en nombre de Jesucristo, que una persona o un objeto sea
protegido contra las asechanzas del Maligno y sustraida de su dominio, se habla de
exorcismo™®. El exorcismo asi definido constituye uno de los Sacramentales regulados
en el vigente Codigo de Derecho Canodnico (cédnones 1166 y ss.). Su practica estd
prevista expresamente en el canon 1172 de dicho Codigo y desarrollada ademas en el
Ritual de los Exorcismos, elaborado por la Congregacion para el Culto Divino y la
disciplina de los Sacramentos y promulgado por el Papa Juan Pablo II en 1998.

De esta regulacion se desprenden algunas pequefias diferencias con la tradicion, pues
dada la redaccion del canon 1172 del Codigo de Derecho Candnico hoy solo se admite
por la Iglesia el llamado “exorcismo en sentido estricto (o sacramental)” cuando hay
licencia peculiar y expresa del ordinario del lugar, y ademas cuando es “solemne” (es
decir, el realizado “sobre los posesos”); de lo que se sigue que de los exorcismos
“...s0lo pueden ser sujetos pasivos las personas...la Iglesia, en la actualidad, por tanto,
no usa de este sacramental ni para las cosas, ni para los lugares, etc.”*’. Fray Lactance y
compafiia no podrian hoy exorcizar en sentido estricto los instrumentos de tortura y
ejecucion usados con Grandier.

Pero fuera de estas pequefias diferencias, las cosas no han cambiado sustancialmente
para la Iglesia Catdlica desde los tiempos de los exorcismos practicados a las ursulinas
de Loudun. Eso si: hay que tomar medidas ante el creciente nimero de escépticos en
estas cuestiones y frente al avance de la ciencia, lo que podria dar al traste con todas
estas creencias. Asi, se advierte que “los racionalistas opinan que los posesos de que nos
habla la Sagrada Escritura eran s6lo enfermos fisica o psiquicamente, y que Jesus se
acomodo a la creencia en el diablo, universal entre el pueblo judio. Pero esta teoria es
incompatible con la seriedad de la palabra divina y con la veracidad y santidad del Hijo
de Dios (sic)”, por lo que “cuando se trate de comprobar la existencia de influjos
demoniacos, habra que precaverse tanto de la credulidad ingenua como del escepticismo
racionalista™!. Por su parte, el renovado Ritual de los Exorcismos de 1998 afiade que
“...el diablo usa artes y fraudes para engafiar al hombre, para persuadir al endemoniado
que no es necesario someterse a exorcismo alguno, que su padecimiento es natural y
debe someterse simplemente a la ciencia médica”?. Ante esta situacion, el exorcista
“...debe proceder a celebrar el exorcismo solo cuando tenga seguridad de la verdadera
posesion demoniaca vy, si fuera posible, con el consentimiento del mismo sujeto. Segun
una probada praxis (sic) se juzgan como signos de la posesiéon demoniaca hablar con
muchas palabras en una lengua desconocida o entender al que la habla, movilizar cosas
distantes u ocultas, manifestar fuerzas por encima de la naturaleza de la edad o de la
condicién del sujeto poseso”; aunque también debe el exorcista prestar atencion “...a
otros posibles signos de indole espiritual o0 moral que pudieran manifestar, de algin
modo, la intervencioén diabdlica, como por ejemplo la aversion vehemente a Dios, al
Santisimo Nombre de Jesus, a la Bienaventurada Virgen Maria y a los santos, a la
Iglesia, a la Palabra de Dios, a los objetos sagrados, a los ritos, especialmente

modernos “...segun la cual a cada persona le asigna el diablo, desde el dia mismo de su nacimiento, un
espiritu malo para que le incite sin cesar al mal (réplica al angel de la guarda” (p. 202).

4 Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1673.

50 Véanse todas estas cuestiones en Comentario exegético al Cédigo de Derecho candnico, volumen I11/2,
tercera edicion actualizada, edit. Eunsa, Pamplona 2002, comentario al canon 1172. El comentario a este
canon lo realiza Maria del Mar Martin.

S Ott, Ludwig: Manual de teologia dogmdtica, p. 202.

32 Ritual de los Exorcismos, 111 14.

19



sacramentales, y a las imagenes sagradas”; y, finalmente, “...si fuere necesario podra el
exorcista consultar a expertos en la ciencia médica y psiquiatrica”, pero no a cualquier
experto: “...solo a aquellos que tengan sentido de las cosas espirituales”. En cualquier
caso, el exorcista “...debe cuidarse que el rito no se convierta en un espectaculo de los
presentes. De ningiin modo se dé espacio a los medios de comunicacioén social mientras
se realice el exorcismo; tampoco corresponde divulgar la noticia antes o después de
realizarlo, pues debe guardarse la debida discrecion”>>.

Desde luego, el renovado Ritual de los Exorcismos de 1998 no ofrece indicios de
posesion demoniaca muy diferentes de los existentes en tiempos de Grandier (a eso se
debe referir cuando habla de “probada praxis™); aunque si hace bien en recomendar hoy
en dia discrecidon en estos asuntos, no sea que ante sucesos como estos el respeto a las
cosas de la Iglesia se transforme de repente en algo objeto de burla, risa o carcajada.

De hecho, ya en tiempos de la posesion de las monjas de Loudun todo esto era objeto de
franco escepticismo, cuando no de abierta burla, risa o carcajada. Entre la gente culta no
se aceptaban con normalidad concepciones (la creencia en la existencia del demonio) y
procedimientos semejantes (los exorcismos). Nos dice Huxley que “en 1634, por
supuesto, la gente mas culta ponia en cuarentena aquello de la posesion de las monjas:
en realidad, estaban convencidos de la inocencia de Grandier y se sentian
escandalizados y disgustados por el alevoso procedimiento con que se iba desarrollando
el juicio”. Y continta: “de las personas de calidad que iban a presenciar los exorcismos,
muy pocos creian en la autenticidad de la posesion, y si la posesion no tenia realidad,
entonces Grandier no podia ser culpable. La mayoria de los médicos que hicieron las
visitas oportunas se fueron con la conviccion de que los casos que estudiaron eran
naturales...y todos los hombres de letras que escribieron a propodsito de Grandier
después de su muerte, defendieron con firmeza su inocencia™>*.

También nos cuenta Huxley que “los primeros enfrentamientos sistematicos contra la
caza de los hechiceros y la teoria de la intervencion diabdlica son debidos al médico
aleman Johann Weier, en 1563, y a Reginald Scot, el escudero de Kent, que publico su
Discovery of Witchcraft en 1584”. Por eso, podia ya entonces decir Montaigne con todo
sarcasmo que “después de todo, es dar mucho valor a una opinion particular eso de
tostar a un hombre vivo en atencidn a la brujeria”, por lo que “en conciencia mas bien
les prescribiria el eléboro en vez de la cicuta™”.

Y concluye Huxley: “la mayor parte de la gente crédula estaba formada por las grandes
masas de catolicos incultos (los protestantes que carecian de cultura, no es preciso
decirlo, eran unanimemente escépticos en lo tocante a estas cuestiones)”>°.

Pues bien: pese a que ya en el siglo XVII el estado del asunto era el que se acaba de
describir, la Iglesia catdlica ha seguido defendiendo con contumacia desde entonces
hasta hoy la creencia en la existencia del demonio, en la realidad de la posesion y en la
eficacia del exorcismo como medio para combatir tal realidad (eso si, hoy ya con cierta
discrecion). Y lo malo es que dicha persistencia todavia podria tener consecuencias
penales en el vigente Codigo penal espafiol como veremos a continuacion; pues aunque
la noticia sobre Rouco Varela y la creacion de nuevos puestos de exorcistas para la
diocesis de Madrid podria servir sin duda para escribir el guion de un mondlogo

33 Ritual de los Exorcismos, 111, 16-19.

S* HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 140.141.

35 HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, pp. 138 y 139. El eléboro es una droga que se creia en
aquellos tiempos que era eficaz para eliminar la locura y la hipocondria.

S HUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 141.

20



interpretado por cualquiera de los excelentes humoristas que existen hoy en Espafia, no
estoy seguro de que tal monologo no pudiera acabar siendo objeto de un procedimiento
penal.

3. Aldous Huxley comienza el capitulo V de su excelente e inteligente ensayo sobre los
demonios de Loudun refiriendo que “las ursulinas estaban poseidas por los demonios,
asi que Grandier fue acusado de brujeria. Cuando leemos estas cosas no podemos dejar
de sonreir. Pero antes que la sonrisa se transforme en risa burlona o estalle en
carcajadas, tratemos de descubrir el significado contenido en esas palabras durante la
primera mitad del siglo XVII. Como en aquella época la brujeria era considerada un
crimen, veamos los aspectos legales del problema™’. A continuacion, dedica el resto del
capitulo a reconstruir muy documentadamente la realidad juridica del delito de brujeria
y el tratamiento legal que correspondia a los casos de posesion demoniaca.

Evidentemente, ni la brujeria ni la hechiceria ni los pactos con hipotéticos demonios
constituyen delito en el Cédigo penal espafiol de 1995. De lo que ya estoy tan seguro es,
como decia hace un momento, que reirse o carcajearse de tales cosas no tenga
consecuencias penales a la vista de la actual redaccion del articulo 525 CP, pues el
parrafo primero de dicho precepto castiga con la pena de multa de ocho a doce meses “a
los que, para ofender los sentimientos de los miembros de una confesion religiosa,
hagan publicamente, de palabra, por escrito o mediante cualquier tipo de documento,
escarnio de sus dogmas, creencias, ritos o ceremonias, o vejen, también publicamente, a
quienes los profesan o practican”.

La conducta tipica en este delito consiste en hacer escarnio, es decir, y atendiendo a lo
que dice el diccionario de la Real Academia, en hacer una “burla tenaz que se hace con
el proposito de afrentar”; o lo que es lo mismo: en “causar afrenta, ofender, humillar,
denostar”; y también “ridiculizar”. Todo ello acompafiado de un elemento subjetivo del
injusto (para ofender los sentimientos de los miembros de una confesion religiosa) y de
unos medios comisivos determinados (publicamente, de palabra, por escrito o mediante
cualquier tipo de documento). Hasta aqui el tipo no presenta demasiados problemas
interpretativos que vayan mas alld de los habituales en cualquier delito.

El problema mas importante que presenta este delito, y que aqui me interesa destacar, es
el que se deriva de la interpretacion de los términos con los que se describe el objeto de
proteccion sobre el que debe recaer la conducta tipica. El escarnio o la burla deben ir
referidos a los dogmas, creencias, ritos o ceremonias de una confesion religiosa, pues
es el escarnio o la burla de esos dogmas, creencias, ritos o ceremonias lo que se supone
que lesiona o, mas exactamente, ofende el bien juridico protegido constituido por los
sentimientos de los miembros de una confesion religiosa. En definitiva, el objetivo del
tipo es evitar o prohibir el escarnio o la burla de aquello que constituye el nticleo
esencial de cualquier confesion religiosa, para proteger asi los sentimientos religiosos de
sus miembros y evitar que puedan sentirse humillados u ofendidos por la posible burla o
escarnio que puedan suscitar sus dogmas, creencias, ritos o ceremonias. Dicho
claramente: el tipo contenido en el articulo 525.1 CP prohibe los chistes, las bromas, las
risas y las carcajadas cuando tienen por objeto los dogmas, creencias, ritos o
ceremonias de una confesion religiosa. Estd permitido, eso si, el discurso critico de los
dogmas, creencias, ritos o ceremonias de una confesion religiosas siempre y cuando ese
discurso sea serio, académico, formal o circunspecto, pero desde luego no cabe efectuar

STHUXLEY, Aldous: Los demonios de Loudun, p. 128.

21



esa misma critica acudiendo a un discurso satirico, sarcastico, caustico o mordaz; y
mucho menos acudir para ello a la chacota o a la chirigota o a la cuchufleta. Para
prohibir precisamente esto esta el articulo 525.1 CP.

No es mi intenciéon abordar en este trabajo los problemas que para un sistema
democratico suscita la configuracion de un bien juridico de tales caracteristicas, y que
conduce a la prohibicion penal de conductas tales como difamar o denigrar la religion
(piénsese en el caso de las caricaturas de Mahoma: ;puede un sistema democratico
prohibir la difamacion o la denigracion de los simbolos religiosos?) El problema al que
me voy a referir es en parte distinto y tiene seguramente un caracter previo al de las
consideraciones politico-criminales en torno al bien juridico protegido en el articulo
525.1 CP, pues se trata de analizar los mecanismos que permiten concluir que el tipo
contenido en el articulo 525.1 CP funciona en realidad como un instrumento al servicio
de las confesiones religiosas. Y eso es precisamente, como ya he indicado antes, lo que
aqui se quiere denunciar, pues si esto fuera asi se romperia la neutralidad del Estado en
materia religiosa; y ello seria a su vez un indicio de que todavia no hemos abandonado
del todo los tiempos en los que estaba vigente la confusién entre Derecho penal y
religion (y entre delito y pecado), con las graves consecuencias que ello comporta.
Explico un poco mejor el problema al que me quiero referir.

4. Como en cualquier otro tipo penal, también en el caso del articulo 525.1 CP el
intérprete debe proceder a determinar el objeto sobre el que recae la conducta tipica, que
en este caso esta constituido por los dogmas, creencias, ritos o ceremonias de una
confesion religiosa. Como para la comprension de lo que son dogmas, creencias, ritos o
ceremonias no basta el recurso a la experiencia empirica dado que se trata de términos
que no expresan una realidad naturalistica aprehensible por los sentidos, eso significa
que nos encontramos ante elementos normativos para cuya comprension e€s necesario
realizar un juicio de valor; y como ninguna norma juridica (penal o extrapenal) valora o
define lo que son dogmas, creencias, ritos o ceremonias, no queda mas remedio que
concluir que dichos términos constituyen elementos normativos pendientes de
valoracion cuya comprension remite a una valoracion social o cultural. O, como sucede
con el caso del articulo 525.1 CP, a una valoracion social o cultural de caracter
religioso, es decir, a una valoracion dependiente de la configuracion que cada confesion
religiosa realice de sus particulares dogmas, creencias, ritos o ceremonias. Cada
confesion religiosa tiene sus particulares dogmas, creencias, ritos o ceremonias, y €s
ella la que los define para que sus miembros puedan conocerlos y respetarlos; y son esos
particulares dogmas, creencias, ritos o ceremonias propios de cada confesion religiosa
(y definidos por ella misma) los que el articulo 525.1 CP trata de proteger frente a la
burla para que los sentimientos de los miembros de la correspondiente confesion
religiosa no resulten ofendidos.

No he encontrado jurisprudencia de casos referidos a la creencia en el demonio, en la
posesion demoniaca o en la eficacia de los exorcismos que nos sirva para comprobar la
manera en la que los tribunales interpretan este elemento del tipo referido a los dogmas,
creencias, ritos o ceremonias de una confesion religiosa; pero si que he encontrado
jurisprudencia referida a otros dogmas que también tienen el mismo caréacter
sobrenatural que la creencia en los demonios. Vedmoslo a continuacion con el ejemplo
tomado de la sentencia 367/2005, de 21 de octubre, de la Audiencia Provincial de
Valladolid, que juzga los siguientes hechos:

22



K caminaba el dia de lunes santo por el Paseo de Zorrilla de esta ciudad portando una pancarta en cuyo
anverso y reverso habia colocado una fotografia de una imagen de una Virgen Maria con Jesucristo, y a
cuyo pie habia colocado un papel de tamafio folio en el que habia escrito en letras de gran tamaiio la
leyenda "ADULTERA CON SU BASTARDO", siendo observado a la altura del establecimiento El Corte
Inglés por JP, a quien no le parecio correcto el comportamiento de K al interpretar que con la expresion
de la pancarta estaba llamando prostituta a la Virgen. K volvi6 a repetir su comportamiento dos dias mas
tarde, el miércoles de Semana Santa.

La sentencia considera que en la conducta de K concurren todos los elementos exigidos
por el tipo objetivo contenido en el articulo 525.1 CP, y que por tanto constituye un
escarnio de un dogma de la Iglesia Catdlica. Y para saber qué dogma ha sido objeto de
escarnio y en qué consiste dicho dogma la sentencia acude directamente a la doctrina de
la confesion religiosa concernida por los hechos: “La virginidad de Maria es un dogma
de fe para la Iglesia Catolica, definido en el I Concilio de Letran en el aio 649. Para los
miembros de la Iglesia Catolica el poner en duda la virginidad de Maria en los términos
en que fueron expresados por el acusado y que estan descritos en los hechos, en un lugar
publico y donde se iban a producir eventos religiosos como son el paso de procesiones
de Semana Santa, sin duda constituye una afrenta a sus dogmas y a sus creencias
religiosas” (FD 2).

El parrafo transcrito tiene la virtud de mostrar claramente la forma en la que los
magistrados de la Audiencia Provincial de Valladolid interpretan uno de los términos
tipicos utilizados en la descripcion del tipo contenido en el articulo 525 CP, pues para la
comprension en este caso del término dogma recurren a un juicio de valor social o
cultural de caracter religioso; y, en concreto, a la valoracion que del hecho de la
perpetua virginidad de Maria realiza la doctrina de la Iglesia Catdlica al considerarlo un
dogma de fe. Y desde luego dicho parrafo describe ademas una forma de proceder que
conduce a resultados ciertamente sorprendentes y desconcertantes: en primer lugar,
conduce a que unos jueces de un Estado del siglo XXI utilicen, para interpretar y aplicar
un precepto penal vigente hoy, los pareceres y los dictdmenes adoptados por unas
personas en una reunion religiosa que tuvo lugar nada menos que en el afio 649 (al poco
de caer el Imperio Romano de occidente, y cuando en los territorios de la peninsula
ibérica todavia correinaba Chindasvinto asociado con su hijo Recesvinto); en segundo
lugar, conduce hablando ya en concreto a que esos mismos pareceres y dictdmenes
sirvan en el afio 2005 (fecha de la sentencia) para definir acriticamente uno de los
términos tipicos utilizados en el articulo 525 CP (el término dogma) y también, por
tanto, para delimitar el bien juridico protegido y su contenido material de injusto; en
tercer lugar, conduce a continuacién a que por este camino €sos mismos pareceres y
dictdmenes formulados en una reunion religiosa del afio 649 acaben convirtiéndose en
uno de los objetos de proteccion del Derecho penal espafiol a través de la actual
vigencia del articulo 525 CP; y en cuarto lugar, conduce por ultimo a la siguiente
conclusion: puesto que esos pareceres y dictdmenes emitidos en el afio 649 lo que
sostienen es que Maria fue virgen antes, durante e incluso después del parto, el dogma
de la perpetua virginidad de la madre de Dios acaba recibiendo proteccion penal hoy en
el actual Estado espafiol cuando es objeto de escarnio o burla.

Fijémonos bien de lo que estamos hablando: el Derecho penal espafiol vigente otorga
proteccion a un dogma, que por definicidn es una creencia o doctrina que debe ser
asumida, aceptada y por supuesto respetada sin que se admita ningiin género de dudas y
aunque resulte contraria a la evidencia cientifica; y a un dogma que consiste en admitir
algo tan sorprendente y desconcertante (incluso ya en el afio 649 en el que se estableciod
el dogma) como es la posibilidad de que una mujer pueda resultar embarazada y
posteriormente parir sin intervencion alguna de varén. Pero por si fuera poco otorga esa

23



proteccion penal frente al escarnio o burla que dicho dogma pudiera sufrir, es decir,
otorga proteccion penal a algo que para muchas personas es como minimo risible,
cuando no incita directamente a la abierta carcajada (como indicaba Huxley respecto de
la creencia en la posesion demoniaca). Puede que en el afio 649 y en siglos posteriores
la ignorancia, la supersticion o el fanatismo religiosos explicaran la admisibilidad de
semejante tipo de creencias (aunque ya en aquella época tedlogos como Tertuliano y
Joviniano, mas prudentes, negaron al menos que la virginidad de Maria se mantuviera
perpetuamente después del parto); pero lo que es ciertamente inexplicable es que el
Cddigo penal vigente siga dando pabulo (y proteccion penal) a semejantes doctrinas
(por llamarlas de alguna forma). Y utilizo aqui el término “pabulo” referido al Derecho
penal atribuyéndole conscientemente la segunda acepcion que le otorga el diccionario
de la Real Academia como “aquello que sirve para mantener la existencia de algunas
cosas o acciones”. El puro temor al castigo penal (prevencion general negativa) acaba
convertido asi en el ultimo recurso que tienen algunas confesiones religiosas para lograr
que se respeten minimamente algunas de sus mas estrafalarias creencias o doctrinas.
Dicho de otra forma: las confesiones religiosas tratan de conseguir asi el respeto que,
mas alla del que le tributan sus fieles, seguramente no conseguirian dada la peculiar
indole de alguna de las creencias que sustentan (como la virginidad de Maria o la
creencia en los demonios).

No quiero decir con esto que los miembros de una confesion religiosa no puedan
mantener cualquier creencia o doctrina, por extravagante que estas puedan parecer; o
que exijan a sus fieles, como hace la Iglesia Catodlica, la observancia del principio extra
ecclesiam nulla salus (ninguna salvacion fuera de la Iglesia), lo que implica la
aceptacion incondicional de todos sus dogmas como condicidn necesaria para la
salvacion del alma (lo que no ocurre con otras versiones del cristianismo, como por
ejemplo en la Iglesia protestante). Todo ello resulta amparado como es obvio por la
libertad religiosa, que por cierto no fue inventada precisamente por las confesiones
religiosas. Lo que quiero decir es que preceptos como el actual articulo 525.1 CP
permiten a las confesiones religiosas sefialar o indicar aquello que va a gozar de
proteccion penal, por lo que al final la funcidn de seleccion de los bienes juridicos deja
de estar en manos del legislador, que es a quien corresponde en un Estado democratico
de Derecho como el establecido en la Constitucion de 1978. Ya no es el legislador el
que decide los comportamientos que son constitutivos de delito; ni siquiera es el juez
(que tampoco podria) el que decide el &mbito de lo punible como sucede en otros delitos
que también contienen elementos normativos del tipo pendientes de valoracion (asi
ocurre con los términos exhibicion obscena o material pornogrdfico de los articulos 185
y 186 CP, en los que se corre el peligro de que el juez acabe aplicando sus propias
convicciones morales para decidir el ambito del contenido material de injusto).
Preceptos como los articulos 185 o 186 CP o como el 525.1 CP aqui analizado
constituyen una invitacion permanente y una puerta abierta a que los criterios morales o,
en este caso, estrictamente religiosos acaben erigiéndose en criterios rectores de los
tipos penales y permitiendo que sea una confesion religiosa (en el caso del articulo
525.1 CP) la que acabe decidiendo en un supuesto concreto lo que es constitutivo de
delito. La sentencia de la Audiencia Provincial de Valladolid es buena prueba de lo que
estoy diciendo. Con todo ello, ademas, no solo se vulnera el aspecto mas esencial del
principio de legalidad (solo el legislador decide lo que es constitutivo de delito), sino
que también se lesionan otros principios que constituyen a su vez los rasgos distintivos
minimos de un Estado liberal de Derecho, como sucede con el principio de
aconfesionalidad y todo lo que ello comporta (laicismo, separacion entre Iglesia y
Estado, neutralidad del Estado); pues el vigente articulo 525.1 CP propicia la vuelta en

24



el ambito del ejercicio del ius puniendi a la confusion entre Derecho penal y Religion
existente en el pasado y la consecuencia mas grave que ello comporta: la confusion
entre pecado y delito. Y no hace falta recordar la historia de dolor, sufrimiento y muerte
que esta confusion ha comportado en etapas pasadas de la historia, cuya sola memoria
justificaria la derogacion del articulo 525.1 CP (aunque se trate hoy de un precepto que
afortunadamente ya no comporta las graves penas que la confusion entre pecado y delito
acarreaba en el pasado).

En definitiva. La configuracion tipica del vigente articulo 525.1 CP pone el ejercicio del
ius puniendi (que, no se olvide, es una competencia exclusiva del Estado) al alcance y al
servicio de las confesiones religiosas. Deberia ser derogado o, al menos, ser interpretado
de forma diferente a como se hace en la sentencia 367/2005, de 21 de octubre, de la
Audiencia Provincial de Valladolid para evitar que se propicie la confusion entre Iglesia
y Estado, entre religion y Derecho penal y, en definitiva, entre pecado y delito. Mientras
tanto, se produce el mismo fendmeno que con los profesores de la asignatura de
Religion: el obispo elige (y despide) al profesor y el contenido lectivo de la asignatura y
el Estado paga la némina. En nuestro caso, el obispo elige el dogma, creencia, rito o
ceremonia que desea proteger y el Estado pone la pena. Por lo que de la misma forma
que la Iglesia deberia pagar de su propio bolsillo la nomina de los profesores de
Religion, deberia castigar también con sus propias penas (excomunion, infierno,
penitencia...) a aquellos que no respeten sus dogmas, creencias, ritos o ceremonias.

Y aun cabria afiadir, ya para acabar, algo més. Pues lo malo no es sélo, como acabamos
de ver, que el articulo 525.1 permita la delegacion del ejercicio del ius puniendi. Lo
peor es sin duda la institucion en la que se delega dicho ejercicio. Pues las confesiones
religiosas no se caracterizan s6lo por el caracter sorprendente o estrafalario de algunos
de los dogmas que mantienen, como la creencia en la posibilidad de que algunas
mujeres puedan concebir y procrear sin intervencion alguna de vardn (es el caso del
dogma de la virginidad perpetua de Maria®®); o la creencia en la posibilidad de que un
tejido humano muerto recobre la vida (como sucede con el dogma de la resurreccion de
Jesucristo al tercer dia de su muerte, o el de la resurreccion de los muertos con sus
cuerpos el dia del Juicio Final®); o, en fin, la creencia en la posibilidad de que la
materia fisica transmute sus elementos constituyentes y acabe transformandose en otra
cosa por obra de las manipulaciones llevadas a cabo por un sacerdote (como ocurre con
el dogma de la transubstanciacion operada durante la Eucaristia®). Lo peor, decia, es la

8 Véase en este sentido el caso de la adiiltera con su bastardo, resuelto por la ya citada aqui sentencia
367/2005, de 21 de octubre, de la Audiencia Provincial de Valladolid. La sentencia absuelve al acusado
de un delito del articulo 525.1 CP al entender que aunque los hechos constituyen un escarnio de un dogma
catdlico, no concurre sin embargo el elemento subjetivo consisten en la intencion de ofender los
sentimientos religiosos.

39 Véase por lo que se refiere al dogma de la resurreccion de Jesucristo el caso Javier Krahe, resuelto por
la sentencia 235/2012, de 8 de junio, del juzgado de lo penal n® 8 de Madrid, en donde se juzga un video
de este cantautor titulado como cocinar un Cristo para dos personas. Puede verse el video que fue objeto
del procedimiento en http://www.youtube.com/watch?v=1bTFn-T85Xw Pese a que en el auto de 27 de
enero de 2010 de la seccién 15* de la AP de Madrid por el que se deniega la peticion de archivo de la
causa se afirma que el video puede ofender la creencia catolica en la resurreccion de Jesucristo, en la
sentencia citada finalmente se absuelve a los acusados de un delito del articulo 525.1 CP al estimar que,
aunque los hechos eventualmente podrian constituir un escarnio, este no seria grave, y en todo caso no
concurriria el elemento subjetivo consisten en la intencion de ofender los sentimientos religiosos.

60 Véase por lo que se refiere al dogma de la transubstanciacion operada en la Eucaristia el caso de las
Juventudes Socialistas de Andalucia, que con motivo de la celebracion del dia internacional de lucha
contra el sida editaron un video en el que, bajo el lema “Bendito Condon que quitas el sida del mundo”,
se ve como una hostia en manos de un sacerdote en el momento de la consagracion se transforma en un
preservativo, escena que aparece acompafiada del texto “Que no te den la hostia”. Puede verse el video en

25


http://www.youtube.com/watch?v=1bTFn-T85Xw

contumacia (en el sentido que otorga el diccionario de la Real Academia a este término
al definirlo como “tenacidad y dureza en mantener un error”’) que muestran muchas
veces estas confesiones religiosas para mantener y conservar dogmas o creencias de la
indole descrita a través del tiempo, pese a los avances de la ciencia, la extension de la
instruccion entre los ciudadanos y el cambio que todo ello deberia producir
inevitablemente en la legislacion penal.

111
A MODO DE CONCLUSION

Hay un grabado de la serie de los Caprichos de Goya que puede servir para resumir la
idea fundamental que he tratado de transmitir con este trabajo sobre demonios, posesion
y exorcistas. Me refiero al nimero 71 de la coleccion, que lleva el titulo de Si amanece
nos vamos, y en el que se ve a un grupo de brujas y trasgos reunidos durante la noche
mientras que en el horizonte apunta ya la luz del amanecer. Sin duda, Goya acude en
este grabado a la idea de que la luz, la ilustracion y el combate a la ignorancia
desterraran las creencias que sustentan la existencia en estos seres que solo pueden vivir
en la oscuridad de la razén. De ahi el titulo de Si amanece nos vamos.

Creo que para el destierro definitivo de la ignorancia y la supersticion seria conveniente
que de una vez por todas desapareciera el articulo 525.1 de nuestro Cédigo penal, que
impide tratar este tipo de creencias como en mi opinion se merecen: con la burla, con la
risa y con la franca carcajada.

74

v Ol gandnece s war Mo

cuestion en http://www.dalealplay.com/informaciondecontenido.php?con=290848 No he podido
conseguir la sentencia que puso fin al procedimiento penal incoado por este caso, sentencia que es de
julio de 2013, pero parece por noticias aparecidas en prensa que el fallo fue absolutorio, pese a que los
hechos pudieran constituir un escarnio al dogma de la transubstanciacion que tiene lugar durante la
Eucaristia, por no concurrir el elemento subjetivo consistente en la intencion de ofender los sentimientos
religiosos.

26


http://www.dalealplay.com/informaciondecontenido.php?con=290848

27



